Médecine de la Personne
75¢éme Rencontre Internationale

&
| ' 20 au 23 aolit 2025

CH - MONTMIRAIL

Etude biblique 2 Dr Richard HENDERSON-SMITH (UK)

22/08/2025
Traduction : M-M. LINCK & Claude ROBIN

Un exemple ancien d’acceptation et de soins
centrés sur la personne et non discriminatoires

2 Rois 5: 1-5, 8-19

1 Naaman, commandant de I'armée du roi d'Aram, jouissait de la faveur de son maitre et d'une grande
considération ; car c'était par lui que I'Eternel avait délivré les Araméens. Mais cet homme fort et vaillant
était lépreux. 2 Or les Araméens avaient mené des expéditions, et ils avaient emmené captive une
adolescente du pays d'Israél, qui était au service de la femme de Naaman. 3 Elle dit a sa maitresse : « Si
seulement mon seigneur pouvait voir le prophéte qui est a Samarie, il le guérirait de sa léepre | » 4
Naaman alla dire a son maitre : « La jeune fille du pays d'Israél a parlé de telle et telle maniére. » > Le
roi d'Aram répondit : « Va donc, je vais envoyer une lettre au roi d'Israél. » ...
8 Lorsque Elisée, I'hnomme de Dieu, apprit que le roi avait déchiré ses habits, il fit dire au roi : « Pourquoi
as-tu déchiré tes habits ? Fais-le venir vers moi et il saura qu'il y a un prophéte en Israél. » 9 Naaman
vint avec ses chevaux et son char, et il s'arréta @ la porte de la maison d'Elisée. 10 Elisée lui fit dire par un
messager : « Va te laver sept fois dans le Jourdain. Ta chair deviendra saine et tu seras pur. »
11 Naaman se mit en colére et il s'en alla en disant : « Je me disais : il sortira en personne vers moi, il fera
appel au nom de I'Eternel son Dieu, il fera un geste de sa main sur I'endroit malade et il guérira ma lépre.
12 | es fleuves de Dams, I'Abama et le Parpar, ne valent-ils pas mieux que tous les cours d'eau d'Israél ? Ne
pourrais-je pas m'y laver pour devenir pur ? » Il tourna le dos et il s'en allait plein de colére 13 lorsque ses
serviteurs s'approchérent de lui pour lui parler. Ils dirent : « Mon pére, si le prophéte t'avait demandé
quelque chose de difficile, ne I'aurais-tu pas fait ? Tu dois d'autant plus volontiers faire ce qu'il t'a dit :
Lave-toi et tu seras pur. »
14 || descendit alors se plonger sept fois dans le Jourdain, conformément a la parole de I'homme de Dieu.
Sa chair redevint comme celle d'un jeune enfant et il fut pur.
15 Naaman retourna vers I'homme de Dieu avec toute sa suite. Dés son arrivée, il se présenta devant lui
et dit : « Je reconnais qu'il n'y a aucun Dieu sur toute la terre sauf en Israél. Maintenant accepte, je t'en
prie, un cadeau de la part de ton serviteur. » 16 Elisée répondit : « L'Eternel, dont je suis le serviteur, est
vivant ! Je n'accepterai rien. » Naaman le pressa d'accepter, mais il refusa. 17 Alors Naaman dit :
« Puisque tu refuses, permets que I'on me donne de la terre d'ici, @ moi, ton serviteur. Qu'on m'en donne
I'équivalent de la charge de deux mulets, car, moi, ton serviteur, je ne veux plus offrir ni holocauste ni
sacrifice a d'autres dieux qu'a I'Eternel. 18 Cependant, que I'Eternel veuille pardonner ceci & ton
serviteur : quand mon seigneur entre dans le temple de Rimmon pour s'y prosterner, il s'appuie sur ma
main et je m'y prosterne aussi. Que I'Eternel veuille bien me pardonner, @ moi, ton serviteur, lorsque je
me prosternerai dans le temple de Rimmon !» 19 Elisée lui répondit : « Va en paix. »

1/5



Les royaumes d'lsraél et de Juda étaient séparés au cours de cette période en raison d'une faillite
morale. Aram, qu'lsraél considérait avec une amere inimitié [Hayes, 2012, p. 71], était un grand
royaume couvrant a peu prés la Syrie et la Jordanie modernes, au nord et a l'est du petit royaume
d'Israél qui englobait la Samarie, la Galilée et la Transjordanie [Bible, 1991, carte 3]. L'époque est
troublée. Au-dela d'Aram, I'empire assyrien se profile et finit par submerger et capturer Israél en
722 avant notre ére.

Il s'agit manifestement d'un récit historique tiré de la tradition prophétique de la Bible hébraique
aux alentours du 9e siécle avant notre ere. Il se lit comme une parabole et son inclusion dans la
littérature sacrée hébraique souligne la volonté morale du Dieu d'Israél pour son ancien royaume.
Le Dieu d'Israél est source de vie, de santé, de justice, de miséricorde et d'amour bienveillant.

Naaman, chef d'état-major de I'armée d'Aram, souffrait d'une maladie de peau qui menacait, a tout
le moins, son avenir social, sans tenir compte des éventuelles suites médicales. Qu'elle fGt grave ou
bénigne, sa maladie pouvait mettre sa vie en danger en raison de la profonde peur qu'elle inspirait a
la communauté et de la nécessité de protéger ses membres contre toute possibilité de
contamination. Cette crainte est illustrée par les traditions de santé publique relatées dans les
chapitres 13 & 14 du Lévitique et connues dans d'autres cultures anciennes du Proche-Orient
[10/02/2025, Internet]. Naaman était donc menacé d'exclusion compléte de ses relations familiales,
de sa communauté et de sa culture et de tout ce qui constituait sa conscience de soi, son identité et
sa valeur.

L'un des butins de sa carriére militaire était une jeune domestique captive qui était au service de sa
femme. Le fait que cette jeune fille ait été capable de mettre de c6té tout ressentiment et qu'elle ait
été suffisamment en confiance pour dire a sa maitresse que la maladie de son maitre pouvait étre
traitée par le célébre prophete principal d'Israél témoigne sans doute de la qualité de cette maison.
Naaman en parle a son roi qui I'envoie rapidement en Israél, muni d'une belle récompense
financiere qui montre la haute considération dont jouit ce chef. Le roi d'Israél est bien sir atterré de
recevoir de la part d'un ennemi cette demande de guérison semblant impossible a satisfaire,
s'agissant d'une maladie potentiellement mortelle. Cette situation diplomatique problématique est
portée a la connaissance d'Elisée qui envoie chercher Naaman et sa suite.

Elisée était a I'époque le principal leader intellectuel et religieux d'Israél, ayant été formé par le
grand prophéte Elie, a qui il a succédé. Son rdle professionnel principal était d'exposer et d'élucider
les principes du monothéisme hébraique, de parler et d'agir selon l'autorité divine, de dire la vérité
au pouvoir et d'agir en tant que conscience du roi [Hayes, p.245, v.8]. En outre, en tant
gu'intermédiaire de Dieu, il avait la responsabilité de se prononcer conformément a la Loi [Lv 13] et
de donner des conseils médicaux et sociaux au roi et au peuple. Il était donc tres sollicité.

Pourtant, Elisée se met a la disposition de Naaman par le message : « Qu'il vienne a moi... » [v. 8],
acceptant sans hésitation ni discrimination ce militaire étranger de marque. Il a manifestement
prévu de donner sans délai les instructions permettant le soulagement souhaité. Il considére que ce
groupe de maladies redoutables et dévastatrices est sous le contréle de son créateur, Dieu [Lv 14,
34]. Les spécialistes s'accordent généralement a dire que « lépre » était un terme générique
désignant une variété d'affections cutanées desquamantes, inflammatoires ou infectieuses. Nous
pouvons supposer qu'il s'agit de I'eczéma, du psoriasis, des infections fongiques ou microbiennes,
ainsi que de la moisissure sur les vétements [Lv 13, 47-52] et, rarement, des différentes formes de

2/5



lepre qui ne pouvaient alors étre traitées. Aujourd'hui, d'aprés ma propre expérience, bien qu'elle
soit peu contagieuse, la vraie lépre reste une maladie dont les conséquences potentielles et la
signification peuvent étre catastrophiques. Pour Elisée, il était clair qu'a travers cette maladie, Dieu
avait beaucoup a révéler a Naaman disposant d'une totale autonomie de décision et d'action et
plein d'une assurance a la hauteur de ses immenses responsabilités.

Elisée ne tient absolument pas compte des deux semaines d'attente et d'observation prescrites par
la loi pour I'établissement du diagnostic [Lv 13, 2-8]. Si la maladie devenait chronique, le malade
serait déclaré "impur", exclu de la société et obligé de porter un masque en public jusqu'a ce que la
guérison naturelle soit achevée et confirmée [Lv 13, 45]. Au lieu de cela, Elisée agit conformément a
I'éthique du prophete judéen Michée, a peu prés contemporain : " ... mets en pratique le droit,
aime la bonté et marche humblement avec ton Dieu" [Mi 6, 8], une démarche approuvée plus tard
par Esaie : "N'est-ce pas la le je(ine que j'ai choisi ? ... pour libérer I'opprimé... pour briser tout
joug... [et] pour ne pas te dérober a ta propre chair" [Es 58, 6-7]. La pratique de Jésus, rapportée
dans les trois évangiles synoptiques, contrevient également a la loi hébraique [Mt 8, 2-4 ; Mc 1,
40-44 ; Lc 5, 12-14 et Mt 25, 35-40].

Elisée ordonne un traitement de purification, c'est la science de son époque, et envoie un assistant
au lieu de se rendre en personne auprés du patient (ce qui n'est pas une pratique totalement
inconnue de la part d'un responsable d'établissement tres occupé !) Cela semble si simple que
Naaman est furieux et menace de rentrer chez lui, avec toutes les implications diplomatiques qui
s'ensuivraient.

"Les sentiments font partie de la rencontre personnelle", nous a rappelé Frédéric von Orelli quand il
nous a présenté la conception de Paul Tournier de la médecine centrée sur la personne lors de la
réunion de I'année derniére [07/08/2024, p. 4]. Nous ne savons pas ce qu'Elisée a ressenti, mais il
ne serait pas déraisonnable d'envisager qu'il a pressenti la réaction de Naaman, pour qu'en fin de
compte le général en ressorte plus humble. Les propres serviteurs de Naaman utilisent I'argument
selon lequel il se serait certainement conformé a un programme difficile, alors pourquoi s'oppose-t-
il 3 un plus simple ? Les sages conseils I'emportent et il se soumet au traitement recommandé. La
guérison s'accomplit et il retourne remercier Elisée qui refuse tout paiement. Naaman avait le plus
grand besoin d'un contact humain personnel, ce qui s'est produit lorsqu'il a mis de c6té son orgueil
et sa colére, lui permettant ainsi d'accéder a une révolution personnelle. Je crois qu'Elisée a évalué
gue ce capitaine pouvait, au pied levé et probablement sans état d'ame, envoyer des cohortes de
soldats dans un combat au corps a corps pour tuer ou étre tués. Naaman devait se confronter a la
signification de sa maladie dans le contexte de sa vie et de ses responsabilités, et comprendre que
ce reméde, apparemment simple, allait complétement changer sa vie. L'approche d'Elisée est
humaine plus que technique, consciente des besoins de son patient et de ses difficultés a
comprendre que sa maladie est I'expression de sa personnalité et qu'elle est profondément liée a
ses qualités et a ses défauts. Il propose un traitement physique, mais sa relation avec Naaman
consiste a "I'honorer, le respecter et I'aimer avec un réel intérét, I'apprécier et le prendre au sérieux
en tant que personne a l'image de Dieu, non pas un quidam parmi une foule, mais une personne
aux espoirs décgus, luttant pour rester fidele a des idéaux au sein de [sa] communauté de
personnes" [Tournier, 1957, p.181-3]. Naaman a d{l abandonner son ego et accepter le don d'Elisée,
ce n'est qu'alors qu'il a pu recevoir et apprendre, en se laissant faire, ce que signifie la vraie bonté.

Il nous faut comprendre que le monothéisme absolu d'Israél impliquait que Dieu dirigeait I'histoire
[v. 1], la nature et ses créatures, mais qu'une profonde relation d'alliance mutuelle demeurait. A

3/5



I'opposé, d'autres cultures du Proche-Orient ancien avaient des panthéons polythéistes engagés
dans une lutte constante contre les démons du chaos. Chez lui, en Aram, le général Naaman avait
accompagné traditionnellement son roi pour adorer le dieu du tonnerre, Rimmon. Ainsi, les peuples
entourant Israél voyaient le mal comme une réalité métaphysique toujours menacante, tandis que
"le dieu biblique impose I'ordre... aux éléments démythifiés et inertes du chaos" [Hayes, 2012, p.
37]. Le Dieu hébreu et sa création sont bons, séparant la lumiére des ténebres, et son peuple est
encouragé a faire de méme. Ainsi, le mal cesse d'étre une force métaphysique mais est compris
comme une réalité morale dans le domaine du libre arbitre et de la responsabilité humaine [ibid., p.
23].

Naaman a fait I'expérience d'une "guérison de I'ame" [F. von Orelli, 07/08/2024, p. 4], commengant
a se découvrir une personne a part entiere et a "comprendre le sens de sa maladie" [ibid., p. 5]. Au
cours de cette rencontre, il a acquis la conviction que le Dieu d'Israél avait quelque chose de spécial
et il déclare qu'il lui fait désormais confiance au-dessus du panthéon d'Aram (v. 15, 17). Désormais,
il rendra grace au Dieu unique d'ou a jailli I'amour bienveillant qui a changé sa vie. A cette fin, il
demande de la terre comme une base solide pour de telles pratiques de piété, méme si le cadre en
sera, chez lui, le temple du dieu de la tempéte [v. 17, 18].

Je pense que cette rencontre correspond bien au modele de guérison centrée sur la personne
puisque le patient a été aidé a "trouver le sens de sa maladie et de sa vie ; a faire face au probleme
de la mort, a découvrir une démarche éthique propre a son environnement ; a ouvrir des sources
d'amour pour lui-méme et pour ses semblables ; a saisir le sens de la souffrance... a trouver la force,
grace a la communauté, d'assumer une nouvelle responsabilité envers lui-méme et ses semblables"
[Harnik, 1973, p. 44]. Apres avoir fait cette expérience, Naaman veut en faire plus, appartenir a
cette bonté et exprimer sa constante gratitude. Naaman s'est donc engagé a adopter "une maniére
d'étre unique, simple, mais néanmoins différenciée" [Pattison, 2024, p. 12]. Il ne s'agissait pas
seulement d'une guérison, mais d'une confrontation avec le Dieu unique d'lsraél qui
I'accompagnerait, I'aimerait et le changerait.

Ainsi, de maniére surprenante et paradoxale, on voit, dans cette histoire ancienne, une pratique
personnelle de la médecine centrée sur la personne. Celle-ci prend en compte la condition de vie
du patient et ses besoins profonds, au-dela de sa présentation superficielle, ce qui entraine un
changement complet. Paul Tournier cite un patient qui a connu une libération similaire et qui s'est
exclamé : « ... Je ne peux pas nier les faits. J'ai vécu une expérience étonnante. C'était presque
comme tomber amoureux. » [Tournier, 1967, p. 31]. Ainsi, Naaman repart pour Aram non
seulement avec une peau neuve mais, a l'intérieur de celle-ci, il est devenu une "personne qui
renait" [ibid., traduction du titre anglais "The person reborn" du livre Technique et Foi].

Sources :
* Hayes, CE. (2012) Introduction to the Bible, New Haven and London, Yale University Press (1991) The New Oxford
Annotated Bible, New York, Oxford University Press.
* (10/02/2025) Recherches internet :
- https://babylonian.mythologyworldwide.com/hammurabis-code-a-study-of-public-health-laws-in-ancient-
mesopotamia/
- https://rovalsocietypublishing.org/doi/10.1098/rsnr.2018.0056#d2856550e 1
* Von Orelli, F. (07/08/2024) Paul Tournier and medicine of the Person, Medicine de la Personne conference paper,
Northampton, UK

4/5


https://babylonian.mythologyworldwide.com/hammurabis-code-a-study-of-public-health-laws-in-ancient-mesopotamia/
https://babylonian.mythologyworldwide.com/hammurabis-code-a-study-of-public-health-laws-in-ancient-mesopotamia/
https://royalsocietypublishing.org/doi/10.1098/rsnr.2018.0056%23d2856550e1

Tournier, P. (1957) The Meaning of Persons, London, SCM.

Harnik, B. (1973), in Ch 2, Pfeifer, H-R and Cox, J. (2007) Medicine of the Person, ed Cox et al, London, Jessica
Kingsley.

Pattison, GA. (2024) A Philosophy of Prayer; Nothingness, Language and Hope, New York, Fordham University
Press.

Tournier, P. (1967) The Person Reborn, London, SCM and Wm Heinemann.



