
Medizin der Person 
75. Internationale Tagung 

20.08. bis 23.08.2025   
CH - MONTMIRAIL 

Bibelstudie 2		            		                                 Dr HENDERSON-SMITH Richard 
(UK) 

22/08/2025 
Übersetzung: Ralf HINRICHS                   

Ein uraltes Beispiel für eine auf die Person ausgerichtete, 
nicht diskriminierende Annahme und Fürsorge. 

2 Könige 5: 1-5, 8-19a 

1 Naeman, der Heerführer des Königs von Aram, war ein angesehener Mann und stand in der Gunst 
seines Herrn, weil der Herr durch ihn den Sieg über Aram errungen hatte. Der Mann war zwar ein 
mächtiger Krieger, aber er litt an Lepra.a 2 Die Aramäer hatten auf einem ihrer Raubzüge ein junges 
Mädchen aus dem Land Israel gefangen genommen, und sie diente der Frau Naemans. 3 Sie sagte zu 
ihrer Herrin: "Wenn mein Herr doch bei dem Propheten wäre, der in Samaria ist! Er würde ihn von 
seinem Aussatz heilen.“ 4 Da ging Naeman hinein und erzählte seinem Herrn, was das Mädchen aus dem 
Lande Israel gesagt hatte. 5 Da sagte der König von Aram: "Geh hin, und ich werde einen Brief an den 
König von Israel schicken“. 

8 Als aber Elisa, der Mann Gottes, hörte, dass der König von Israel seine Kleider zerrissen hatte, sandte er 
eine Botschaft an den König: "Warum hast du deine Kleider zerrissen? Lass ihn zu mir kommen, damit er 
erfährt, dass es in Israel einen Propheten gibt.' 9 Da kam Naeman mit seinen Pferden und Wagen und 
blieb vor dem Haus Elisa’s stehen. 10 Elisa sandte einen Boten zu ihm und ließ ihm sagen: „Geh hin und 
wasche dich siebenmal im Jordan, dann wird dein Fleisch wieder gesund und du wirst rein sein.“ 11 Aber 
Naeman wurde zornig und ging weg und sagte: „Ich dachte, er würde für mich herauskommen und sich 
vor mich hinstellen und den Namen des Herrn, seines Gottes, anrufen und seine Hand über die Stelle 
schwingen und den Aussatz heilen! f 12 Sind Abana und Parpar, die Flüsse von Damaskus, nicht besser als 
alle Wasser Israels? Könnte ich mich nicht in ihnen waschen und rein werden?“ Er wandte sich um und 
ging zornig davon. 13 Aber seine Diener traten heran und sagten zu ihm: „Vater, wenn der Prophet dir 
etwas Schweres befohlen hätte, hättest du es nicht getan? Wie viel mehr, wenn er zu dir nur gesagt hat: 
„Wasche  dich und du wirst rein?“ 14 Da stieg er hinab und tauchte siebenmal in den Jordan, wie der 
Mann Gottes gesagt hatte; da wurde sein Fleisch wiederhergestellt wie das Fleisch eines Knaben, und er 
war rein. 
15 Dann kehrte er zu dem Mann Gottes zurück, er und seine ganze Schar; er kam und trat vor ihn und 
sagte: "Ich weiß, dass es auf der ganzen Erde keinen Gott gibt, außer in Israel; bitte nimm ein Geschenk 
von deinem Knecht an. 16 Aber er sagte: „So wahr der Herr lebt, dem ich diene, ich will nichts 
annehmen!“ Er drängte ihn, anzunehmen, aber er weigerte sich. 17 Da sprach Naeman: „Wenn nicht, so 
lass deinem Knecht zwei Maultierladungen Erde geben; denn dein Knecht wird keinem Gott mehr 
Brandopfer und Schlachtopfer darbringen außer dem Herrn. 18 Aber in einem Punkt möge der Herr 
deinem Knecht verzeihen: Wenn mein Herr in das Haus Rimmons geht, um dort anzubeten, und sich auf 



meinen Arm stützt, und ich mich im Haus Rimmon sniederwerfe, möge der Herr deinem Knecht in diesem 
einen Punkt verzeihen.“ 19 Elisa sprach zu ihm: „Kehr heim in Frieden.“ 

_________________ 

Die Königreiche Israel und Juda wurden in dieser Zeit als Folge des moralischen Versagens geteilt. Aram, 
das Israel mit erbitterter Feindschaft betrachtete [Hayes, 2012, S. 71], war ein großes Königreich, das 
ungefähr das moderne Syrien und den Jordan umfasste, nördlich und östlich des kleinen Königreichs 
Israel, das Samaria, Galiläa und das Gebiet jenseits des Jordans umfasste [Bibel, 1991, Karte 3]. Es waren 
unruhige Zeiten. Jenseits von Aram drohte das assyrische Reich, das Israel schließlich im Jahr 722 v. Chr. 
überwältigte und einnahm. 

Vordergründig handelt es sich um eine historische Erzählung aus der prophetischen Tradition der 
hebräischen Bibel um das 9. Jahrhundert v. Chr. Sie liest sich wie ein Gleichnis, und ihre Aufnahme in die 
hebräische heilige Literatur unterstreicht den moralischen Willen des Gottes Israels für sein altes 
Königreich. Israels Gott ist die Quelle des Lebens, der Gesundheit, der Gerechtigkeit, der Barmherzigkeit 
und der Güte.  

Naeman, der Heerführer von Aram, war an einer Hautkrankheit erkrankt, die unabhängig von möglichen 
medizinischen Folgen zumindest seine soziale Zukunft bedrohte. Unabhängig davon, ob es sich um eine 
ernste oder banale Krankheit handelte, war sein Zustand lebensbedrohlich, weil die Gemeinschaft große 
Angst hatte und ihre Mitglieder vor einer möglichen Ansteckung schützen musste. Diese Furcht ist in 
den Traditionen des öffentlichen Gesundheitswesens wie in den Kapiteln 13 und 14 des Levitikus und 
auch in anderen alten nahöstlichen Kulturen enthalten [10/02/2025, Internet]. Naeman drohte also der 
totale Ausschluss aus den Familienbeziehungen, der Gemeinschaft und der Kultur, aus allem, was sein 
Selbstverständnis, seine Identität und seinen Wert ausmachte. 

Eine Beute seiner militärischen Karriere war eine junge, gefangene Magd, die seiner Frau zur Seite stand. 
Es ist vielleicht eine Anerkennung für den Haushalt, dass dieses junge Mädchen in der Lage war, alle 
Ressentiments beiseite zu schieben und ihrer Herrin vertrauensvoll mitzuteilen, dass die Krankheit ihres 
Herrn von Israels berühmtem Hauptpropheten behandelt werden könnte. Naeman erzählt es seinem 
König und wird schnell nach Israel geschickt, ausgestattet mit einer ansehnlichen finanziellen 
Belohnung, die von der hohen Wertschätzung für diesen Feldherrn zeugt. Der König von Israel ist 
natürlich bestürzt über diese scheinbar unmögliche Bitte eines Feindes um Heilung eines 
lebensbedrohlichen Leidens. Elisa erfährt von der diplomatischen Krise und schickt nach Naman und 
seinem Gefolge. 

Elisa war zu dieser Zeit Israels herausragende intellektuelle und religiöse Führungspersönlichkeit, 
nachdem er von dem großen Propheten Elia ausgebildet worden war und dann dessen Nachfolger 
wurde. Seine Hauptaufgabe bestand darin, die Wege des hebräischen Monotheismus zu erklären und zu 
erläutern, mit Gottes Autorität zu sprechen und zu handeln, der Macht die Wahrheit zu sagen und als 
Gewissen des Königs zu fungieren [Hayes, S. 245 & V. 8]. Darüber hinaus hatte er als Vermittler Gottes 
die Verantwortung, gemäß dem Gesetz [Levitikus 13] Diagnosen zu stellen und dem König und dem Volk 
medizinische und soziale Ratschläge zu erteilen. Er hatte also eine Reihe von Aufgaben zu erfüllen, die 
seine Zeit in Anspruch nahmen. 

Aber Elisa stellt sich Naeman zur Verfügung mit der Botschaft: „Lass ihn zu mir kommen...“ [V8] und 
nimmt diesen bevorzugten ausländischen Befehlshaber ohne Zögern oder Diskriminierung an.  
Offensichtlich hatte er die Absicht, sofort zu beraten, um die gewünschte Linderung zu erreichen. Er 



erkennt an, dass diese Gruppe von gefürchteten und verheerenden Krankheiten unter der Kontrolle 
seines Schöpfergottes steht [Levitikus 14: 34]. Die Gelehrten sind sich im Allgemeinen einig, dass „Lepra“ 
ein Oberbegriff für eine Vielzahl von schuppigen, entzündlichen oder infektiösen Hautkrankheiten war. 
Dazu gehören vermutlich Ekzeme, Schuppenflechte, Pilz- oder Eiterinfektionen und auch Schimmel auf 
der Kleidung [Levitikus 13: 47-52], selten auch die verschiedenen Formen der damals unheilbaren Lepra. 
Nach meiner eigenen Erfahrung ist die echte Lepra auch heute noch eine Krankheit, die zwar wenig 
ansteckend ist, deren mögliche Folgen und Bedeutung jedoch katastrophal sein können. Elisa war klar, 
dass Gott Naeman durch diese Krankheit viel zu vermitteln hatte, denn er war völlig selbständig in 
seinen Entscheidungen und Handlungen, voller Selbstvertrauen, das seiner großen Verantwortung 
entsprach. 

Elisa missachtet die vorgeschriebenen zwei Wochen des Wartens und Beobachtens, die für die Diagnose 
erforderlich sind [Levitikus 13: 2-8]. Würde eine chronische Krankheit festgestellt, würde der Betroffene 
für „unrein“ erklärt, aus der Gesellschaft ausgeschlossen und verpflichtet, in der Öffentlichkeit eine 
Gesichtsmaske zu tragen, bis die natürliche Heilung abgeschlossen und bestätigt ist [Levitikus 13: 45]. 
Stattdessen handelt Elisa nach der Ethik des jüdischen Propheten, der ungefähr zur gleichen Zeit lebte: 
„... tue Gerechtigkeit, sei gütig und wandle demütig vor deinem Gott“ [Micha 6: 8], ein Ansatz, der 
später von Jesaja bestätigt wurde: „Ist das nicht das Fasten, das ich erwählt habe? ... die Unterdrückten 
frei zu lassen ... jedes Joch zu zerbrechen ... [und] sich nicht vor den eigenen Verwandten zu verstecken" 
[Es 58, 6-7]. Jesu eigene Praxis, die in allen drei synoptischen Evangelien aufgezeichnet ist, steht 
ebenfalls im Gegensatz zum hebräischen Gesetz [Mt 8, 2-4; Mk 1, 40-44; Lk 5, 12-14 und Mt 25, 35-40]. 

Elisa ordnet eine Reinigungsbehandlung an, die Wissenschaft seiner Zeit, und schickt einen 
Stellvertreter, anstatt persönlich zum Patienten zu kommen (eine nicht ganz unbekannte Praxis für einen 
vielbeschäftigten Direktor!) Das scheint so schlicht zu sein, dass Naeman wütend wird und droht, nach 
Hause zurückzukehren, mit allen diplomatischen Konsequenzen, die sich daraus ergeben würden.  

„Gefühle sind Teil der persönlichen Begegnung", erinnerte uns Frederic von Orelli, als er Paul Tourniers 
eigenes Verständnis von personenzentrierter Medizin auf der letztjährigen Tagung [07/08/2024, S. 4] 
skizzierte. Wir wissen nicht, was Elisa fühlte, aber es wäre nicht unvernünftig, sich zu fragen, ob Elisa 
Naemans Reaktion vielleicht vorweggenommen hat, damit der General am Ende als demütigerer Mann 
dasteht. Naemans eigene Diener führen das Argument an, dass er sich sicherlich einer schwierigen 
Regelung unterworfen hätte, warum also lehnt er eine einfachere ab? Der weise Rat setzt sich durch und 
er unterwirft sich der empfohlenen Behandlung. Er wird geheilt und kehrt zurück, um Elisa zu danken, 
der jegliche Bezahlung ablehnt. Naeman wünschte sich instinktiv einen persönlichen menschlichen 
Kontakt, und dieser kam zustande, als er seinen Stolz und seine Wut beiseite schob und endlich Zugang 
zu einer persönlichen Entwicklung erhielt. Ich glaube, Elisa war der Meinung, dass dieser Herr der 
Menschen, wahrscheinlich ohne zu zögern, eine ganze Schar von Soldaten in den Nahkampf schicken 
konnte, um zu töten oder getötet zu werden. Naeman musste sich mit der Bedeutung seiner Krankheit 
im Zusammenhang mit seinem Leben und seiner Verantwortung auseinandersetzen und verstehen, dass 
diese scheinbar einfache Kur sein Leben völlig verändern würde. Elisa’s Ansatz ist eher menschlich als 
technisch, denn er erkennt die Bedürfnisse und Schwierigkeiten seines Patienten, seine Krankheit als 
Ausdruck seiner Persönlichkeit und ihrer tiefgreifenden Bedeutung für seine Qualitäten und Schwächen 
zu verstehen. Er bietet eine körperliche Behandlung an, aber seine Begegnung mit Naeman ist „ehrend, 
respektierend und mit echtem Interesse liebend, ihn wertschätzend und ernst nehmend als Person nach 
dem Bild Gottes, nicht als einen unter vielen, sondern als einen mit enttäuschten Hoffnungen, der 
darum kämpft, den Idealen innerhalb [seiner] Gemeinschaft von Personen treu zu bleiben“ [Tournier, 
1957, S. 181-3]. Naeman musste sein Ego aufgeben und Elisa’s Geschenk annehmen, nur so konnte er 
empfangen und in seiner Passivität lernen, was wahre Güte bedeutet. 



Wir müssen verstehen, dass Israels höchster Monotheismus bedeutete, dass Gott die Geschichte [V. 1], 
die Natur und ihre Geschöpfe beherrschte, aber dennoch eine tiefe gegenseitige Bundesbeziehung 
bestand. In krassem Gegensatz dazu gab es in anderen Kulturen des Alten Orients Pantheons, von denen 
man annahm, dass sie sich in einem ständigen Kampf gegen chaotische Dämonen befanden.  Zu Hause 
in Aram begleitete General Naeman seinen König üblicherweise zur Anbetung des Donnergottes 
Rimmon. Die Völker in der Umgebung Israels sahen also das Böse als eine metaphysische Realität, die 
für immer bedrohlich war, während „der biblische Gott den entmythologisierten und trägen Elementen 
des Chaos Ordnung auferlegt“ [Hayes, 2012, S. 37]. Der hebräische Gott und seine Schöpfung sind gut, 
er trennt das Licht von der Finsternis, und sein Volk wird ermutigt, das Gleiche zu tun. Das Böse ist also 
nicht mehr eine metaphysische Kraft, sondern wird als moralische Realität im Bereich des freien Willens 
und der Verantwortung des Menschen verstanden [ebd., S. 23]. 

Naeman erlebte eine „Heilung der Seele“ [F. Von Orelli, 07.08.2024, S. 4] und begann, sich als ganze 
Person zu erkennen und „den Sinn seiner Krankheit zu verstehen“ [ebd., S. 5]. Während dieser 
Begegnung kam er zu der Überzeugung, dass Israels Gott etwas Besonderes ist, und er erklärt, dass er 
ihm nun mehr vertraut als dem Pantheon von Aram [V. 15, 17]. Von nun an will er dem einen Gott 
danken, von dem die lebensverändernde Güte ausging, die er erfahren hatte. Zu diesem Zweck bittet er 
um Erde als feste Basis für solche Andachten, auch wenn der Schauplatz der Tempel des Sturmgottes zu 
Hause sein wird [V. 17,18]. 

Ich glaube, dass diese Begegnung in das Muster der personenzentrierten Heilung passt, da dem 
Patienten geholfen wurde, „den Sinn seiner Krankheit und seines Lebens zu finden; sich mit dem 
Problem des Todes auseinanderzusetzen, einen spezifischen ethischen Ansatz für seine Umwelt zu 
entdecken; Quellen der Liebe für sich selbst und für seine Mitmenschen zu erschließen; den Sinn des 
Leidens zu erkennen ... durch die Gemeinschaft Kraft für eine neue Verantwortung gegenüber sich selbst 
und seinen Mitmenschen zu finden“ [Harnik, 1973, S. 44]. Nachdem er diese Erfahrung gemacht hat, will 
Naeman mehr davon, er will zu dieser Güte gehören und seine anhaltende Dankbarkeit zum Ausdruck 
bringen. So verpflichtete sich Naeman zu „einer einzigen, einfachen, aber dennoch differenzierten Art 
des Seins“ [Pattison, 2024, S. 12]. Dies war nicht nur eine Heilung, sondern eine Konfrontation mit dem 
einen Gott Israels, der mit ihm reist, ihn liebt und ihn verändert. 

Überraschenderweise und paradoxerweise zeigt sich in dieser alten Geschichte eine persönliche und 
personenzentrierte Praxis der Medizin, die die Lebenssituation und die tiefen Bedürfnisse des Patienten 
jenseits seiner oberflächlichen Darstellung berücksichtigt, was zu einer ganzheitlichen Veränderung 
führt. Paul Tournier zitiert einen Patienten, der eine ähnliche Befreiung erlebte, indem er ausrief: "...ich 
kann die Tatsachen nicht leugnen. Ich hatte eine erstaunliche Erfahrung. Es war fast so, als würde ich 
mich verlieben". (Tournier, 1967, S. 31). Naeman reist also nicht nur mit einer erneuerten Haut nach 
Aram, sondern auch mit einer „wiedergeborenen Person“ [ebd., Tournier, 1967]. 

Quellen : 
• Hayes, CE. (2012) Introduction to the Bible, New Haven and London, Yale University Press (1991) The New Oxford 

Annotated Bible, New York, Oxford University Press.  
• (10/02/2025) Internet searches: 
- https://babylonian.mythologyworldwide.com/hammurabis-code-a-study-of-public-health-laws-in-ancient-

mesopotamia/   
- https://royalsocietypublishing.org/doi/10.1098/rsnr.2018.0056#d2856550e1  

https://babylonian.mythologyworldwide.com/hammurabis-code-a-study-of-public-health-laws-in-ancient-mesopotamia/
https://babylonian.mythologyworldwide.com/hammurabis-code-a-study-of-public-health-laws-in-ancient-mesopotamia/
https://royalsocietypublishing.org/doi/10.1098/rsnr.2018.0056#d2856550e1


• Von Orelli, F. (07/08/2024) Paul Tournier and medicine of the Person, Medicine de la Personne conference paper, 
Northampton, UK 

• Tournier, P. (1957) The Meaning of Persons, London, SCM.  
• Harnik, B. (1973), in Ch 2, Pfeifer, H-R and Cox, J. (2007) Medicine of the Person, ed Cox et al, London, Jessica 

Kingsley.  
• Pattison, GA. (2024) A Philosophy of Prayer; Nothingness, Language and Hope, New York, Fordham University 

Press.  
• Tournier, P. (1967) The Person Reborn, London, SCM and Wm Heinemann. 


