
Médecine de la Personne  
75ème Rencontre Internationale 

20 au 23 août 2025   
CH - MONTMIRAIL 

Conférence 2	 	        	      	 	                   Dr Susanne Schlüter-Müller (D) 
21/08/2025 

Traduction : Claude ROBIN 

La perte du lien religieux chez les jeunes dans la société moderne 
et ses répercussions sur le traitement psychothérapeutique 

L'une des tâches centrales du développement à l'adolescence est la construction et la consolidation 
de l'identité. La continuité, c'est-à-dire la question : « Qui étais-je avant ? Qui suis-je maintenant et 
qui serai-je à l'avenir ? » revêt ici une importance capitale. L'intérêt pour le passé est aussi vieux 
que l'humanité. La question posée par les religions de la création et de la rédemption « d'où je viens 
et où je vais » a donné naissance à différentes branches du savoir telles que la philosophie de 
l'histoire, la cosmologie et la religion, qui tentent d'apporter une réponse à cette question selon leur 
propre perspective et de s'entendre sur l'origine et l'avenir. 

Pendant des siècles, l'interprétation du sens de la vie et du monde a été le monopole des Églises. 
Aujourd'hui, chacun a la liberté – et donc aussi le tourment – de décider personnellement quel est 
le sens de sa vie. Cela renforce la responsabilité individuelle de prendre la « bonne » décision, c'est-
à-dire la décision « optimale », et si l'on se trompe, on ne peut s'en prendre qu'à soi-même. La 
réponse à cette question est donc grave et peut avoir des conséquences intrapsychiques, car en cas 
de mauvaise décision, il faut gérer ses sentiments de culpabilité. L'autodétermination peut conduire 
les personnes, en particulier les jeunes dont la personnalité n'est pas encore affirmée, à une 
« paralysie du choix », car de nombreux adolescents – et aussi des adultes – sont complètement 
dépassés par le nombre trop important de possibilités qui s'offrent à eux. Ils préfèrent alors ne rien 
décider, car la décision pourrait être mauvaise ou la « bonne » option pourrait encore se présenter. 

Dans la pratique thérapeutique, c'est un problème constant chez les jeunes. Ils commencent des 
choses et les abandonnent, car « l'autre décision aurait peut-être été la meilleure ». D'après mon 
expérience et celle d'autres psychothérapeutes, cela ne conduit toutefois en aucun cas à un 
renforcement de la personnalité, mais à une insatisfaction croissante. Dans ce contexte, le 
deuxième aspect de l'identité, à savoir la cohérence, joue un rôle décisif : « Suis-je la personne que 
j'aimerais être ou est-ce que je joue un rôle, suis-je dans un rôle permanent qui doit constamment 
s'adapter à mon interlocuteur, comme un caméléon à son environnement, ou est-ce que je sais en 
quoi je me distingue des autres ? » 

Pour les adolescents dépourvus de spiritualité, de valeurs qui s'appliquent et donnent une 
direction, sans un tout plus grand pour lequel il est sensé de vivre, cela peut conduire à une crise 
existentielle avec une perte de repères et un comportement arbitraire, par exemple dans les 
relations avec les autres, qu'il s'agisse d'amitiés ou de relations amoureuses. 

 /  1 4



La question de son propre sens : « Est-ce important que j'existe, puis-je faire bouger les choses ? » 
et de son appartenance à un groupe de personnes, à une religion, à la nature jouent un rôle 
déterminant dans la recherche de sa place dans le monde. 

Le nouveau rapport de l'UNICEF sur la santé mentale des jeunes en Allemagne et en Suisse et leur 
satisfaction dans la vie (données de l'enquête 2022) montre une nette détérioration depuis la 
dernière enquête en 2018. Comment cela se fait-il ? Nos enfants et nos adolescents ont librement 
accès à des soins médicaux de très bonne qualité, à de bonnes écoles et à d'excellentes universités 
sans que leurs parents aient à payer pour cela, ils ont accès à une alimentation saine et à de l'eau 
potable. Alors, qu'est-ce qui les rend si insatisfaits et psychologiquement instables ? Beaucoup 
penseront : « C'est à cause du coronavirus ». Cependant, des analyses plus approfondies ne 
montrent ce lien que pour les jeunes qui souffraient déjà de problèmes psychologiques AVANT la 
pandémie. 

Le psychiatre social Klaus Dörner, cofondateur du mouvement socio-psychiatrique en Allemagne, a 
déclaré, il y a quelques années lors d'une conférence devant des psychothérapeutes, que chaque 
être humain avait besoin d'une « dose quotidienne d'importance pour les autres » afin de mener 
une vie épanouie et psychologiquement saine et que, selon lui, la moitié des personnes qui 
consultaient un psychothérapeute n'en auraient pas besoin si elles avaient cette importance pour 
les autres. Cela a provoqué une vive réaction, en particulier parmi cet auditoire. Mais cela ne 
pourrait-il pas être vrai pour certains ? Ces réflexions ne sont pas nouvelles et se retrouvent 
également dans des concepts théoriques académiques. 

La notion de transcendance de soi chez Robert Cloninger 
Le psychologue américain Robert Cloninger fournit un exemple inhabituel d'intégration de la 
spiritualité dans une théorie scientifique avec son système de personnalité à sept dimensions, dans 
lequel la personnalité est divisée en deux domaines : le tempérament et le caractère. Cloninger 
appelle « transcendance de soi » l'une des trois dimensions du caractère, qu'il subdivise en deux 
sous-dimensions, dont l'une est censée englober la « spiritualité ». Il s'agit ici de déterminer dans 
quelle mesure une personne se perçoit comme faisant partie d'un tout spirituel plus grand, ce qui la 
rend responsable non seulement envers elle-même ou son environnement social, mais aussi envers 
des valeurs supérieures, et donne ainsi un sens à sa vie. 

Mon expérience en tant que psychothérapeute m'a montré qu'il n'est pas nécessaire de taire ses 
propres sentiments et orientations religieuses. Comme il s'agit d'une ressource personnelle, d'une 
force vitale pour façonner sa propre vie et s'engager dans la société, je peux transmettre cela à mes 
patients comme une attitude et non comme un prosélytisme. 

Grâce à mon travail avec des réfugiés mineurs non accompagnés originaires d'Afghanistan, qui sont 
tous profondément religieux, j'ai appris à aborder la question de la foi avec mes autres patients 
adolescents. Avec mes patients afghans, je le faisais souvent en leur demandant lors de la première 
séance de thérapie s'ils avaient emporté leur tapis de prière avec eux lorsqu'ils avaient fui leur pays. 
Cette question était chaque fois accueillie avec un grand étonnement, car ces jeunes avaient très 
vite appris qu'en Allemagne – et certainement aussi dans d'autres pays d'Europe occidentale – il 
fallait « acheter » son entrée dans le monde occidental par une certaine indifférence religieuse. Ils 
ne pouvaient pas croire qu'une « érudite » occidentale, comme ils m'appelaient en tant que 
médecin, puisse être croyante. Ils me demandaient si je croyais en Dieu, et en répondant par 
l'affirmative, nous ouvrions un espace important pour la discussion. J'ai alors osé demander à des 
jeunes d'Allemagne ou d'autres pays (Francfort est une ville très internationale et mes patients 
viennent d'environ 40 pays) s'ils croyaient en quelque chose. J'ai souvent été surprise et j'ai souvent 

 /  2 4



entendu des réponses telles que : « j'aimerais bien, il me manque quelque chose » ou « oui, mais 
on ne parle pas de ça aujourd'hui, c'est embarrassant ». Souvent, le contact avec l'Église est encore 
fortement influencé par les grands-parents, ce qui conduit à une grande familiarité avec le sujet. Ils 
ont alors commencé à parler de leur confirmation, souvent en précisant qu'ils avaient pris cette 
décision pour se démarquer de leurs parents non religieux ou simplement parce que d'autres élèves 
de leur classe allaient aussi se faire confirmer. Les questions sur le sens de la vie, sur les personnes 
vers qui se tourner en cas de besoin ou sur les possibilités de s'engager socialement ont ainsi 
souvent trouvé une réponse. 

Penser à partir de l'autre. La capacité à changer de perspective. 
L'humaniste et philosophe français Emmanuel Levinas (1906-1995) a tenté d'explorer ce que signifie 
penser à partir de l'autre. 

Né en Lituanie, Levinas a étudié dans les années 1920 en Allemagne et en France, où il a vécu et 
enseigné à partir des années 1930. Peu après l'invasion allemande en France, il a été fait prisonnier 
et interné dans un camp spécial pour prisonniers de guerre juifs. En tant que survivant de 
l'Holocauste, il n'a plus jamais remis les pieds sur le sol allemand. Son biographe décrit son mariage 
comme « heureux et stable ». Après la guerre, Levinas a enseigné la philosophie à Paris, a écrit de 
nombreux livres et donné des conférences sur le Talmud. Ce n'est qu'au début des années 80 que 
ses travaux ont été reconnus en Allemagne, tant sur le plan philosophique que théologique. Tout au 
long de sa vie, il s'est efforcé de développer une pensée engagée envers l'individu concret et non 
envers un système ou une simple idée. 

L'origine de l'humain, dit-il, réside dans la rencontre immédiate avec l'autre. C'est dans cette 
rencontre qu'il découvre la vulnérabilité et le besoin de l'autre. C'est la souffrance concrète de 
l'autre qui suscite notre responsabilité éthique. Pour Levinas, il ne s'agit pas de principes moraux 
généraux que l'on peut justifier ou contester. Au fond, la responsabilité naît plutôt d'une expérience 
fondamentale à laquelle on ne peut échapper. C'est le visage nu de l'autre, c'est le regard de l'autre 
qui nous touche et nous interpelle. Plus encore, dit-il : ce n'est que dans une telle rencontre que le 
moi peut naître. L'humanité ne repose pas sur la liberté autodéterminée. Elle repose sur le fait que 
nous sommes réceptifs, que nous nous laissons toucher et interpeller. « Être soi-même, écrit 
Levinas, signifie donc ne pas pouvoir se soustraire à la responsabilité ». 

La psychothérapie n'est rien d'autre : je me laisse toucher par la souffrance de l'autre, je crée un 
espace de résonance, comme l'appelle Hartmut Rosa, sociologue, philosophe et politologue 
allemand, qui est central à l'idée d'une vie réussie. La résonance comme désir d'écho. Que veut dire 
Rosa par là ? Nous devons nous appeler et nous laisser atteindre, nous rendre accessibles, ce qui 
signifie toujours être vulnérables, ce qui est bien sûr risqué dans une société de compétition et 
d'expansion. 

Dans son discours prononcé lors de la réception diocésaine de Würzburg en 2022, Hartmut Rosa se 
demande ce qu'une société perd lorsque la religion n'y joue plus aucun rôle et arrive à la conclusion 
que « la démocratie a besoin de religion » pour que les individus puissent mener une vie épanouie 
et que la société puisse fonctionner harmonieusement. Lorsqu'une société est contrainte de se 
développer, d'accélérer et d'avancer en permanence, mais qu'elle perd le sens de cette progression, 
elle se trouve alors en situation de crise. Et Rosa pose ici la question suivante : une telle société a-t-
elle réellement besoin d'une institution telle que l'Église ? Et il répond OUI, car elle a quelque chose 
à offrir à la société. D'autant plus à une société qui se trouve dans une impasse effrénée et qui 
cherche désespérément une autre façon d'être au monde. Et nous revoilà au concept d'identité : 
« Quelle est la valeur de mon existence dans le monde ? ». 

 /  3 4



La religion est une relation de réponse, c'est de là qu'elle tire sa grande force. Pour Rosa, c'est le 
cœur de la pensée religieuse dans les religions monothéistes : l'idée fondamentale que ce n'est pas 
l'univers silencieux, un mécanisme froid, le hasard pur ou même un adversaire hostile qui est à la 
base de mon existence, mais qu'il existe une relation de réponse : « Je t'ai appelé par ton nom, tu es 
à moi ». 

D'autres philosophes se sont également posé la question du sens de la religion et de ce qu'il 
adviendrait d'un monde dont Dieu aurait disparu. 

Nietzsche, le grand sceptique, écrit dans son ouvrage « Le Gai Savoir » (1882, complété en 1887) : 
« Où est Dieu ? (...) Je vais vous le dire : nous l'avons tué, vous et moi. Nous sommes tous ses 
meurtriers (...). Où allons-nous ? (...) Y a-t-il encore un haut et un bas ? Ne nous égarons-nous pas 
dans un néant infini ?  L'espace vide ne souffle-t-il pas sur nous ? » 

La philosophe hongroise Ágnes Heller parle également de cet espace vide en disant qu'une société 
sans Dieu est comme une pièce vide sans chaise. Mais si l'on laisse la chaise au centre de la pièce, 
on doit au moins la remarquer, même si l'on ne s'assoit pas dessus. S'il n'y avait pas de chaise, la 
pièce serait vide. 

L'un des thèmes centraux des thérapies avec des adolescents psychologiquement instables est le 
vide intérieur. Notre tâche devrait être de les aider à donner un sens à leur vie dans un monde 
matérialiste. « Donne-moi une oreille attentive » (roi Salomon), c'est ce dont nous avons besoin 
pour comprendre les jeunes en détresse, et c'est grâce à cette relation de réponse qu'ils peuvent 
mûrir et guérir. 

Un Dieu qui parle. Au commencement était le Verbe. 

Susanne Schlüter-Müller,  
Psychiatre et psychothérapeute pour enfants et adolescents,  
Francfort / Allemagne 

 /  4 4


