Médecine de la Personne
75éme Rencontre Internationale

- .
l Z’ I | , 20 au 23 aoiit 2025

CH - MONTMIRAIL

Conférence 2 Dr Susanne Schliiter-Miiller (D)

21/08/2025
Traduction : Claude ROBIN

La perte du lien religieux chez les jeunes dans la société moderne
et ses répercussions sur le traitement psychothérapeutique

L'une des taches centrales du développement a I'adolescence est la construction et la consolidation
de l'identité. La continuité, c'est-a-dire la question : « Qui étais-je avant ? Qui suis-je maintenant et
qui serai-je a l'avenir ? » revét ici une importance capitale. L'intérét pour le passé est aussi vieux
gue I'hnumanité. La question posée par les religions de la création et de la rédemption « d'ou je viens
et ol je vais » a donné naissance a différentes branches du savoir telles que la philosophie de
I'histoire, la cosmologie et la religion, qui tentent d'apporter une réponse a cette question selon leur
propre perspective et de s'entendre sur |'origine et |'avenir.

Pendant des siécles, l'interprétation du sens de la vie et du monde a été le monopole des Eglises.
Aujourd'hui, chacun a la liberté — et donc aussi le tourment — de décider personnellement quel est
le sens de sa vie. Cela renforce la responsabilité individuelle de prendre la « bonne » décision, c'est-
a-dire la décision « optimale », et si I'on se trompe, on ne peut s'en prendre qu'a soi-méme. La
réponse a cette question est donc grave et peut avoir des conséquences intrapsychiques, car en cas
de mauvaise décision, il faut gérer ses sentiments de culpabilité. L'autodétermination peut conduire
les personnes, en particulier les jeunes dont la personnalité n'est pas encore affirmée, a une
« paralysie du choix », car de nombreux adolescents — et aussi des adultes — sont complétement
dépassés par le nombre trop important de possibilités qui s'offrent a eux. lls préférent alors ne rien
décider, car la décision pourrait é&tre mauvaise ou la « bonne » option pourrait encore se présenter.

Dans la pratique thérapeutique, c'est un probleme constant chez les jeunes. Ils commencent des
choses et les abandonnent, car « |'autre décision aurait peut-étre été la meilleure ». D'aprés mon
expérience et celle d'autres psychothérapeutes, cela ne conduit toutefois en aucun cas a un
renforcement de la personnalité, mais a une insatisfaction croissante. Dans ce contexte, le
deuxieme aspect de l'identité, a savoir la cohérence, joue un role décisif : « Suis-je la personne que
j'aimerais étre ou est-ce que je joue un role, suis-je dans un réle permanent qui doit constamment
s'adapter a mon interlocuteur, comme un caméléon a son environnement, ou est-ce que je sais en
quoi je me distingue des autres ? »

Pour les adolescents dépourvus de spiritualité, de valeurs qui s'appliquent et donnent une
direction, sans un tout plus grand pour lequel il est sensé de vivre, cela peut conduire a une crise
existentielle avec une perte de repéres et un comportement arbitraire, par exemple dans les
relations avec les autres, qu'il s'agisse d'amitiés ou de relations amoureuses.



La question de son propre sens : « Est-ce important que j'existe, puis-je faire bouger les choses ? »
et de son appartenance a un groupe de personnes, a une religion, a la nature jouent un role
déterminant dans la recherche de sa place dans le monde.

Le nouveau rapport de I'UNICEF sur la santé mentale des jeunes en Allemagne et en Suisse et leur
satisfaction dans la vie (données de l'enquéte 2022) montre une nette détérioration depuis la
derniere enquéte en 2018. Comment cela se fait-il ? Nos enfants et nos adolescents ont librement
acces a des soins médicaux de trés bonne qualité, a de bonnes écoles et a d'excellentes universités
sans que leurs parents aient a payer pour cela, ils ont accés a une alimentation saine et a de I'eau
potable. Alors, qu'est-ce qui les rend si insatisfaits et psychologiquement instables ? Beaucoup
penseront : « C'est a cause du coronavirus ». Cependant, des analyses plus approfondies ne
montrent ce lien que pour les jeunes qui souffraient déja de problemes psychologiques AVANT Ia
pandémie.

Le psychiatre social Klaus Dérner, cofondateur du mouvement socio-psychiatrique en Allemagne, a
déclaré, il y a quelques années lors d'une conférence devant des psychothérapeutes, que chaque
étre humain avait besoin d'une « dose quotidienne d'importance pour les autres » afin de mener
une vie épanouie et psychologiquement saine et que, selon lui, la moitié des personnes qui
consultaient un psychothérapeute n'en auraient pas besoin si elles avaient cette importance pour
les autres. Cela a provoqué une vive réaction, en particulier parmi cet auditoire. Mais cela ne
pourrait-il pas étre vrai pour certains ? Ces réflexions ne sont pas nouvelles et se retrouvent
également dans des concepts théoriques académiques.

La notion de transcendance de soi chez Robert Cloninger

Le psychologue américain Robert Cloninger fournit un exemple inhabituel d'intégration de Ia
spiritualité dans une théorie scientifique avec son systéme de personnalité a sept dimensions, dans
lequel la personnalité est divisée en deux domaines : le tempérament et le caractere. Cloninger
appelle « transcendance de soi » |'une des trois dimensions du caractere, qu'il subdivise en deux
sous-dimensions, dont l'une est censée englober la « spiritualité ». Il s'agit ici de déterminer dans
guelle mesure une personne se percoit comme faisant partie d'un tout spirituel plus grand, ce qui la
rend responsable non seulement envers elle-méme ou son environnement social, mais aussi envers
des valeurs supérieures, et donne ainsi un sens a sa vie.

Mon expérience en tant que psychothérapeute m'a montré qu'il n'est pas nécessaire de taire ses
propres sentiments et orientations religieuses. Comme il s'agit d'une ressource personnelle, d'une
force vitale pour fagonner sa propre vie et s'engager dans la société, je peux transmettre cela a mes
patients comme une attitude et non comme un prosélytisme.

Grace a mon travail avec des réfugiés mineurs non accompagnés originaires d'Afghanistan, qui sont
tous profondément religieux, j'ai appris a aborder la question de la foi avec mes autres patients
adolescents. Avec mes patients afghans, je le faisais souvent en leur demandant lors de la premiére
séance de thérapie s'ils avaient emporté leur tapis de priére avec eux lorsqu'ils avaient fui leur pays.
Cette question était chaque fois accueillie avec un grand étonnement, car ces jeunes avaient tres
vite appris qu'en Allemagne — et certainement aussi dans d'autres pays d'Europe occidentale — il
fallait « acheter » son entrée dans le monde occidental par une certaine indifférence religieuse. Ils
ne pouvaient pas croire qu'une « érudite » occidentale, comme ils m'appelaient en tant que
médecin, puisse étre croyante. lls me demandaient si je croyais en Dieu, et en répondant par
I'affirmative, nous ouvrions un espace important pour la discussion. J'ai alors osé demander a des
jeunes d'Allemagne ou d'autres pays (Francfort est une ville trés internationale et mes patients
viennent d'environ 40 pays) s'ils croyaient en quelque chose. J'ai souvent été surprise et j'ai souvent

2/4



entendu des réponses telles que : « j'aimerais bien, il me manque quelque chose » ou « oui, mais
on ne parle pas de ¢a aujourd'hui, c'est embarrassant ». Souvent, le contact avec I'Eglise est encore
fortement influencé par les grands-parents, ce qui conduit a une grande familiarité avec le sujet. lls
ont alors commencé a parler de leur confirmation, souvent en précisant qu'ils avaient pris cette
décision pour se démarquer de leurs parents non religieux ou simplement parce que d'autres éleves
de leur classe allaient aussi se faire confirmer. Les questions sur le sens de la vie, sur les personnes
vers qui se tourner en cas de besoin ou sur les possibilités de s'engager socialement ont ainsi
souvent trouvé une réponse.

Penser a partir de l'autre. La capacité a changer de perspective.

L'humaniste et philosophe frangais Emmanuel Levinas (1906-1995) a tenté d'explorer ce que signifie
penser a partir de l'autre.

Né en Lituanie, Levinas a étudié dans les années 1920 en Allemagne et en France, ou il a vécu et
enseigné a partir des années 1930. Peu apreés l'invasion allemande en France, il a été fait prisonnier
et interné dans un camp spécial pour prisonniers de guerre juifs. En tant que survivant de
I'Holocauste, il n'a plus jamais remis les pieds sur le sol allemand. Son biographe décrit son mariage
comme « heureux et stable ». Aprés la guerre, Levinas a enseigné la philosophie a Paris, a écrit de
nombreux livres et donné des conférences sur le Talmud. Ce n'est qu'au début des années 80 que
ses travaux ont été reconnus en Allemagne, tant sur le plan philosophique que théologique. Tout au
long de sa vie, il s'est efforcé de développer une pensée engagée envers l'individu concret et non
envers un systéme ou une simple idée.

L'origine de I'humain, dit-il, réside dans la rencontre immédiate avec l'autre. C'est dans cette
rencontre qu'il découvre la vulnérabilité et le besoin de l'autre. C'est la souffrance concrete de
I'autre qui suscite notre responsabilité éthique. Pour Levinas, il ne s'agit pas de principes moraux
généraux que l'on peut justifier ou contester. Au fond, la responsabilité nait plutét d'une expérience
fondamentale a laguelle on ne peut échapper. C'est le visage nu de l'autre, c'est le regard de I'autre
gui nous touche et nous interpelle. Plus encore, dit-il : ce n'est que dans une telle rencontre que le
moi peut naftre. L'humanité ne repose pas sur la liberté autodéterminée. Elle repose sur le fait que
nous sommes réceptifs, que nous nous laissons toucher et interpeller. « Etre soi-méme, écrit
Levinas, signifie donc ne pas pouvoir se soustraire a la responsabilité ».

La psychothérapie n'est rien d'autre : je me laisse toucher par la souffrance de l'autre, je crée un
espace de résonance, comme l'appelle Hartmut Rosa, sociologue, philosophe et politologue
allemand, qui est central a l'idée d'une vie réussie. La résonance comme désir d'écho. Que veut dire
Rosa par la ? Nous devons nous appeler et nous laisser atteindre, nous rendre accessibles, ce qui
signifie toujours étre vulnérables, ce qui est bien sOr risqué dans une société de compétition et
d'expansion.

Dans son discours prononcé lors de la réception diocésaine de Wiirzburg en 2022, Hartmut Rosa se
demande ce qu'une société perd lorsque la religion n'y joue plus aucun réle et arrive a la conclusion
gue « la démocratie a besoin de religion » pour que les individus puissent mener une vie épanouie
et que la société puisse fonctionner harmonieusement. Lorsqu'une société est contrainte de se
développer, d'accélérer et d'avancer en permanence, mais qu'elle perd le sens de cette progression,
elle se trouve alors en situation de crise. Et Rosa pose ici la question suivante : une telle société a-t-
elle réellement besoin d'une institution telle que I'Eglise ? Et il répond OUI, car elle a quelque chose
a offrir a la société. D'autant plus a une société qui se trouve dans une impasse effrénée et qui
cherche désespérément une autre facon d'étre au monde. Et nous revoila au concept d'identité :
« Quelle est la valeur de mon existence dans le monde ? ».

3/4



La religion est une relation de réponse, c'est de la qu'elle tire sa grande force. Pour Rosa, c'est le
cceur de la pensée religieuse dans les religions monothéistes : I'idée fondamentale que ce n'est pas
['univers silencieux, un mécanisme froid, le hasard pur ou méme un adversaire hostile qui est a la
base de mon existence, mais qu'il existe une relation de réponse : « Je t'ai appelé par ton nom, tu es
a moi ».

D'autres philosophes se sont également posé la question du sens de la religion et de ce qu'il
adviendrait d'un monde dont Dieu aurait disparu.

Nietzsche, le grand sceptique, écrit dans son ouvrage « Le Gai Savoir » (1882, complété en 1887) :
« Ou est Dieu ? (...) Je vais vous le dire : nous I'avons tué, vous et moi. Nous sommes tous ses
meurtriers (...). OU allons-nous ? (...) Y a-t-il encore un haut et un bas ? Ne nous égarons-nous pas
dans un néant infini ? L'espace vide ne souffle-t-il pas sur nous ? »

La philosophe hongroise Agnes Heller parle également de cet espace vide en disant qu'une société
sans Dieu est comme une piéce vide sans chaise. Mais si I'on laisse la chaise au centre de la piéce,
on doit au moins la remarquer, méme si I'on ne s'assoit pas dessus. S'il n'y avait pas de chaise, la
piéce serait vide.

L'un des themes centraux des thérapies avec des adolescents psychologiquement instables est le
vide intérieur. Notre tache devrait étre de les aider a donner un sens a leur vie dans un monde
matérialiste. « Donne-moi une oreille attentive » (roi Salomon), c'est ce dont nous avons besoin
pour comprendre les jeunes en détresse, et c'est grace a cette relation de réponse qu'ils peuvent
mrir et guérir.

Un Dieu qui parle. Au commencement était le Verbe.

Susanne Schliiter-Miiller,
Psychiatre et psychothérapeute pour enfants et adolescents,
Francfort / Allemagne



