Medizin der Person
75. Internationale Tagung

O
@
[ ' 20. bis 23.08.2025

CH - MONTMIRAIL

Conference 2 Dr Susanne SCHLUTER-MULLER (D)
21/08/2025

Die abhanden gekommene religiésen Bindung von Jugendlichen
in der modernen Gesellschaft und ihre Auswirkung auf die
psychotherapeutische Behandlung

Eine zentrale Entwicklungsaufgabe der Adoleszenz ist die Identitatsentwicklung und deren
Festigung. Die Kontinuitat, also die Frage ,wer war ich friiher, wer bin ich jetzt und wer werde ich in
Zukunft sein” ist dabei von groRer Bedeutung. Das Interesse an der Vergangenheit ist so alt wie die
Menschheit, aus der Frage der Schopfungs- und Erlésungsreligionen ,wo komme ich her und wo
gehe ich hin“ haben sich verschiedene Wissenschaftszweige gebildet wie die Geschichtsphilosophie,
Kosmologie und Religion, die versuchen, aus ihrer Perspektive eine Antwort auf diese Frage zu
geben und sich tiber Herkunft und Zukunft zu verstandigen.

Uber Jahrhunderte war die Deutung iiber den Sinn des Lebens und der Welt das Monopol der
Kirchen, heute hat jeder ganz individuell die Freiheit - und somit auch die Qual - sich personlich zu
entscheiden, was fiir ihn der Sinn des Lebens ist. Dadurch steigt die Eigenverantwortung, diese
Entscheidung ,richtig®, also ,,optimiert” zu treffen und wenn man sich ,falsch” entscheidet, ist man
auch noch selbst schuld. Die eigene Antwort ist also schwerwiegend und kann intrapsychische
Folgen haben, denn im Falle einer falschen Sinnentscheidung muss man mit seinen Schuldgefiihlen
umgehen. Selbstbestimmtheit kann Menschen, vor allem Jugendliche, mit noch nicht gefestigter
Personlichkeit in eine ,,Optionsparalyse” flihren, da viele Heranwachsende - und auch Erwachsene -
von zu vielen Wahlmoglichkeiten vollig Gberfordert sind. Dann entscheidet man lieber gar nichts,
weil die Entscheidung ja falsch sein kdnnte oder die , richtige” Option vielleicht noch kommen wird.

In der therapeutischen Praxis ist dies ein standiges Problem der Jugendlichen. Sie beginnen Dinge
und brechen sie wieder ab, denn ,vielleicht ware die andere Entscheidung ja doch die optimalere
gewesen”. Nach meiner und der Erfahrung anderer Psychotherapeuten fihrt dies aber keineswegs
zu einer Starkung der Personlichkeit, sondern zu einer zunehmenden Unzufriedenheit. In diesem
Zusammenhang spielt der zweite Aspekt der Identitdt, namlich die Kohadrenz, eine entscheidende
Rolle: bin ich die Person, die ich gerne ware oder spiele ich nur etwas vor, bin ich in einer
permanenten Rolle, die sich standig dem Gegeniber anpassen muss, wie ein Chamaleon seinem
Untergrund oder weiss ich, wie und ob ich mich von anderen unterscheide?

Fir Adoleszente ohne Spiritualitdt, ohne Werte, die gelten und die Richtung vorgeben, ohne ein
grosseres Ganzes, fir das es Sinn macht zu leben, kann dies zu einer existentiellen Krise flihren mit



Orientierungslosigkeit und Beliebigkeit z.B. in Beziehungen zu anderen Menschen, egal ob es sich
um Freundschaften oder romantische Beziehungen handelt.

Die Frage nach der eigenen Bedeutung ,ist es wichtig, dass es mich gibt, kann ich etwas bewirken”
und der Zugehorigkeit zu Menschen, zu einer Religion, zur Natur ist massgeblich daran beteiligt, ob
man seinen Platz in der Welt gefunden hat.

Im neuen UNICEF Bericht zur mentalen Gesundheit von Jugendlichen in Deutschland und der
Schweiz und zu deren Lebenszufriedenheit (Erhebungsdaten 2022) zeigt sich eine deutliche
Verschlechterung seit der letzten Erhebung 2018. Wie kann das sein? Unsere Kinder und
Jugendlichen haben freien Zugang zu einer sehr guten medizinischen Versorgung, zu guten Schulen
und exzellenten Universitaten, ohne dass die Eltern dafiir bezahlen missen, sie haben Zugang zu
gesunder Erndhrung und sauberem Wasser. Was also macht sie so unzufrieden und psychisch labil?
Nun werden viele denken: ,das ist wegen Corona“. Die genaueren Analysen zeigen jedoch diesen
Zusammenhang nur fir diejenigen Jugendlichen, die auch schon VOR der Pandemie unter
psychischen Problemen litten.

Der Sozialpsychiater Klaus Doérner, Mitbegriinder der sozialpsychiatrischen Bewegung in
Deutschland, sagte vor einigen Jahren in einem Vortrag vor Psychotherapeuten, dass jeder Mensch
eine ,Tagesdosis an Bedeutung fir andere” brauchte, um ein erfilltes und psychisch gesundes
Leben zu habe und nach seiner Meinung die Halfte der Menschen, die psychotherapeutische Hilfe
suchten, diese nicht brauchten, wenn sie diese Bedeutung fiir andere hatten. Das provozierte,
besonders vor dieser Zuhorerschaft. Aber kénnte dies nicht fliir manche zutreffen? Ganz neu sind
diese Uberlegungen nicht und finden sich auch in akademischen Konstrukten wieder.

Der Begriff der Selbsttranszendenz bei Robert Cloninger

Ein ungewo6hnliches Beispiel fir die Integration von Spiritualitdt in eine wissenschaftliche Theorie
liefert der amerikanische Psychologe Robert Cloninger mit seinem siebendimensionalen
Personlichkeitssystem, bei dem Personlichkeit in die beiden Bereiche Temperament und Charakter
unterteilt wird. Eine der drei Charakterdimensionen nennt Cloninger ,Selbsttranszendenz”,
unterteilt in zwei Subdimensionen, von denen eine ,,Spiritualitat” erfassen soll. Es geht dabei um die
Frage, wie stark sich jemand als Teil eines grofReren spirituellen Ganzen erlebt, wodurch er sich in
seinem Handeln nicht nur sich selbst oder seinem sozialen Umfeld, sondern auch libergeordneten
Werten gegeniber verantwortlich fiihlt und dadurch seinem Leben einen Sinn verleiht.

Meine Erfahrung als Psychotherapeutin hat mir gezeigt, dass eigene religiése Empfindungen und
Orientierungen keineswegs verschwiegen werden missen. Da sie eine personliche Ressource sind,
eine vitale Kraft der eigener Lebensgestaltung und fiir gesellschaftliches Engagement, kann ich dies
als Haltung und nicht missionarisch an meine Patienten weitergeben.

Durch meine Arbeit mit unbegleiteten Minderjahrigen Fliichtlingen aus Afghanistan, die alle,
ausschliesslich, tief religios sind, habe ich gelernt, die Frage nach dem Glauben auch bei meinen
anderen jugendlichen Patienten anzusprechen. Bei meinen afghanischen jugendlichen Patienten tat
ich dies, indem ich sie oft in der ersten Therapiestunde fragte, ob sie ihren Gebetsteppich mit auf
die Flucht genommen hatten. Diese Frage wurde jedes Mal mit grossem Erstaunen zur Kenntnis
genommen, denn diese Jugendlichen hatten sehr schnell gelernt, dass man sich in Deutschland -
und sicher auch in anderen westeuropaischen Landern - den Eintritt in die westliche Welt durch
Areligiositat ,,erkaufen” muss. Sie konnten nicht glauben, dass eine westlich ,,Gelehrte”, wie sie mich
als Arztin nannten, gldubig sein kdnnte. Sie fragten mich, ob ich denn auch an Gott glauben wiirde,

2/4



und indem ich das bejahte, hatten wir einen wichtigen Raum fiir das Gesprachs eroffnet.
Zunehmend traute ich mich dann, auch Jugendliche aus Deutschland oder anderen Landern
(Frankfurt ist eine sehr internationale Stadt und so sind auch meine Patienten aus ca. 40 Léndern)
danach zu fragen, ob sie an etwas glauben wiirden und erntete oft Erstaunen und dann haufig eine
Antwort wie ,ich wiirde mir das wiinschen, mir fehlt etwas”, oder ,ja, aber darliber spricht man ja
heute nicht, das ist ja peinlich®. Haufig ist der Kontakt zur Kirche noch stark durch die Grosseltern
gepragt, was zu einer tiefen Vertrautheit bezliglich des Themas fiihrt. Sie fingen dann an, Uber ihre
Konfirmation zu sprechen, oft auch, dass sie das in Abgrenzung zu ihren nicht-religiosen Eltern
entschieden hatten oder es einfach machen wiirden, weil andere aus der Klasse sich auch
konfirmieren lassen wiirden. Fragen der Sinnsuche, die Frage, an wen man sich wenden kann, wenn
man in Not ist oder welche Moglichkeiten es gibt, sich gesellschaftlich zu engagieren, bekamen so
oftmals eine Antwort.

Vom Anderen her gedacht. Die Fahigkeit des Perspektivenwechsels.

Der Humanist und franzosische Philosoph Emmanuel Levinas (1906 — 1995) versuchte auszuloten,
was es heillt, vom anderen her zu denken.

In Litauen geboren studierte Levinas in den 20er Jahren in Deutschland und Frankreich, wo er ab
den 30er Jahren lebte und lehrte. Schon bald nach der deutschen Invasion in Frankreich kam er in
Gefangenschaft und wurde in einem Speziallager fiir judische Kriegsgefangene interniert. Nie
wieder hat er als Uberlebender des Holocaust spiter deutschen Boden betreten. Von seiner Ehe
schreibt sein Biograph, sie sei ,gllicklich und bestindig” geblieben. Levinas lehrte nach dem Krieg
als Professor fiir Philosophie in Paris, zahlreiche Bilicher entstanden, daneben hielt er
Talmudvorlesungen. Erst ab Beginn der 80er Jahre wurden seine Arbeiten in Deutschland sowohl
philosophisch wie theologisch wahrgenommen. Zeitlebens hat er sich um ein Denken bemiiht, das
dem konkreten Einzelnen verpflichtet ist und nicht einem System oder einer blof3en Idee.

Der Ursprung des Menschlichen, so sagt er, ist die unmittelbare Begegnung mit einem Anderen. In
ihr erfahrt er dessen Verletzlichkeit und Bediirftigkeit. Es ist das konkrete Leid des Anderen, das
unsere ethische Verantwortung hervorruft. Es geht fir Levinas eben nicht um allgemeine
moralische Prinzipien, die man begriinden oder denen man widersprechen kann. Im Kern entsteht
Verantwortung also vielmehr in einer grundlegenden Erfahrung, der man sich gar nicht entziehen
kann. Es ist das nackte Antlitz des Anderen, es ist der Blick des Anderen, der einen trifft und
beansprucht. Mehr noch, sagt er: Nur in einer solchen Begegnung entsteht Uberhaupt das Ich.
Humanitat grindet gerade nicht in der selbstbestimmten Freiheit. Sie griindet darin, dass wir
empfanglich sind, dass wir uns anrihren und ansprechen lassen. ,Ich sein”, so schreibt Levinas,
,bedeutet von daher, sich der Verantwortung nicht entziehen zu kénnen“.

Nichts anderes ist Psychotherapie: ich lasse mich anriihren vom Leid des anderen, schaffe einen
Resonanzraum, wie es Hartmut Rosa, Deutscher Soziologe, Philosoph und Politikwissenschaftler
nennt, der zentral ist fiir die Idee des gelingenden Lebens. Resonanz als Sehnsucht nach Widerhall.
Was meint Rosa damit? Wir missen uns anrufen und erreichen lassen, uns beriihrbar machen und
das heilst immer auch, verletzbar und das ist natiirlich riskant in einer Gesellschaft der Konkurrenz
und der Steigerung.

Harmut Rosa fragt in seinem Vortrag beim Wirzburger Di6zesanempfang 2022, was eine
Gesellschaft verliert, wenn die Religion darin keine Rolle mehr spielt und kommt zu dem Schluss
,Demokratie braucht Religion”, um ein gelungenes Einzelleben und gelingendes Zusammenleben in
der Gesellschaft zu haben. Wenn eine Gesellschaft gezwungen ist, sich permanent zu steigern, zu
beschleunigen, sich voranzutreiben, aber den Sinn fir die Vorwartsbewegung verliert, dann ist sie in

3/4



einer Krisensituation. Und hier stellt Rosa die Frage: braucht eine solche Gesellschaft eigentlich die
Institution einer Kirche? Und beantwortet diese Frage mit JA, weil sie einer Gesellschaft etwas
anzubieten hat. Zumal einer Gesellschaft, die sich im atemlosen rasenden Stillstand befindet und
verzweifelt nach einer alternativen Form des in-der-welt-sein sucht. Und hier sind wir wieder bei
dem Begriff der Identitdt ,welchen Wert hat es, dass ich in der Welt bin?*

Die Religion ist eine Antwortbeziehung, daraus bezieht sie ihre groRe Kraft. Flir Rosa ist das der Kern
religiosen Denkens in den monotheistischen Religionen- Die Grundidee, dass am Grund meiner
Existenz nicht das schweigende Universum ist, ein kalter Mechanismus, der nackte Zufall oder gar
ein feindliches Gegenliber, sondern dass dort eine Antwortbeziehung steht: ,ich habe dich bei
deinem Namen gerufen, du bist mein®.

Auch andere Philosophen stellten sich der Frage nach dem Sinn der Religion und was mit einer Welt
passiert, aus der Gott verschwunden ist.

Nietzsche, der grolle Gotteszweifler, schreibt in seinem Werk ,,Die frohliche Wissenschaft” 1882
(1887 erganzt): ,Wohin ist Gott? (...) Ich will es Euch sagen: wir haben ihn getotet - ihr und ich. Wir
alle sind seine Morder (...). Wohin bewegen wir uns? (...) Gibt es noch ein Oben und ein Unten?
Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an?“

Von diesem leeren Raum spricht auch die ungarische Philosophin Agnes Heller, indem sie
sinngemald sagt, dass eine Gesellschaft ohne Gott wie ein leerer Raum ohne Stuhl sei. Wenn man
den Stuhl aber im Zentrum des Raums beliesse, muss man diesen Stuhl zumindest zur Kenntnis
nehmen, auch wenn man sich nicht daraufsetze. Stiinde da kein Stuhl sei der Raum jedoch leer.

Eine der zentralen Themen in Therapien mit psychisch labilen Jugendlichen ist die innere Leere.
Unsere Aufgabe sollte es sein, ihnen bei der Sinngebung in einer materialistisch gepragten Welt zu
helfen. ,Gib mir ein hérendes Herz” (Konig Salomon), das brauchen wir, um Jugendliche in Not zu
verstehen und an dieser Antwortbeziehung kdnnen sie reifen und gesunden.

Ein sprechender Gott. Am Anfang war das Wort.

Susanne Schliiter-Miiller,
Arztin fiir Kinder- und Jugendpsychiatrie und Psychotherapie,
Frankfurt / Deutschland



